
 1 

�hân tố chủ quan với việc giữ gìn, phát huy bản sắc 
văn hóa dân tộc, trong bối cảnh toàn cầu hóa / Trần 
Quang Huy 

 

1. Lý do chọn đề tài 

Ngày nay, toàn cầu hoá không còn là hiện tượng xa lạ, nó là một xu thế 
khách quan mà mọi dân tộc, dù muốn hay không cũng đều chịu sự tác động của 
nó. Việt Nam là nước đang phát triển, quá trình toàn cầu hoá tạo cho chúng ta 
những thời cơ thuận lợi, có thể “đi tắt đón đầu” để phát triển, nhưng cũng đặt ra 
nhiều thách thức trong đó có vấn đề bảo vệ và phát huy, phát triển bản sắc văn 
hóa dân tộc. Tham gia hội nhập quốc tế để phát triển nhưng phát triển tách khỏi 
cội nguồn văn hóa dân tộc thì nhất định sẽ lâm vào nguy cơ tự đánh mất chính 
mình. Văn hóa khắc họa bản sắc và phương thức tồn tại của một cộng đồng, 
khiến cộng đồng ấy có một đặc thù riêng. Bản sắc văn hóa dân tộc là cái "hồn", 
là sức sống nội sinh, là cái thẻ căn cước của mỗi dân tộc, để phân biệt dân tộc 
này với dân tộc khác, từ đó nó có thể biểu lộ một cách trọn vẹn nhất sự hiện 
diện của mình trong quá trình giao lưu và hội nhập. Làm thế nào để giữ gìn 
được bản sắc văn hóa dân tộc trong quá trình phát triển kinh tế thời kỳ hội nhập 
quốc tế, phát huy được bản sắc văn hóa dân tộc như một sức mạnh nội sinh để 
phát triển là một vấn đề cần được nghiên cứu để có những định hướng đúng đắn 
cho con đường phát triển của dân tộc.  

Con người Việt Nam là kết tinh của nền văn hóa Việt Nam, quá trình xây 
dựng nền văn hóa tiến tiến nhưng đảm bảo giữ gìn, phát huy bản sắc dân tộc 
cũng chính là thực hiện chiến lược con người, xây dựng và phát huy nguồn lực 
con người. Từ việc nhận thức đến thực hiện những hoạt động cụ thể để bảo vệ, 
giữ gìn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc là trách nhiệm của chính các chủ 
thể của nền văn hoá Việt Nam trong bối cảnh toàn cầu hoá hiện nay. Trước hết 
là vai trò khẳng định, xác định những nguyên tắc và quan điểm cơ bản định 
hướng của Đảng về văn hoá. Tiếp theo là vai trò, chức năng quản lý của Nhà 
nước đối với văn hoá. Nhà nước tạo ra những điều kiện thuận lợi thông qua hệ 
thống văn bản pháp quy và chính sách cụ thể, đồng thời tổ chức điều hành trực 
tiếp các hoạt động văn hoá để văn hoá phát triển vừa đúng hướng vừa phong 
phú. Trên cơ sở những chủ trương, đường lối và các chính sách của Đảng và 
Nhà nước thì cùng với sự chủ động, tích cực của mình, các lực lượng quần 
chúng nhân dân đóng vai trò thực hiện trực tiếp trong việc xây dựng nếp sống 
mới, giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc.  



 2 

Trong giai đoạn vừa qua, trước những ảnh hưởng tiêu cực của quá trình 
toàn cầu hóa, các chủ thể của nền văn hóa dân tộc đã có những hoạt động cụ thể 
để có được những kết quả tích cực. Một số giá trị văn hoá truyền thống được 
chú ý giữ gìn, khôi phục và phát huy; một số di sản văn hoá phi vật thể đã được 
thế giới công nhận; đời sống văn hoá tinh thần của nhân dân có nhiều đổi mới. 
Tuy nhiên, bên cạnh đó vẫn còn có nhiều vấn đề nảy sinh và có ảnh hưởng 
không tốt đối với đời sống văn hoá tinh thần. Có không ít sự đảo lộn các giá trị 
văn hoá, các giá trị văn hoá tốt đẹp như trọng tình nghĩa, vị tha, ưu tiên về mặt 
đạo đức bị lấn lướt, xâm hại; sự lên ngôi một số giá trị ngoại lai, xa lạ; sự bị 
động trong lối sống và thị hiếu xuất hiện ở một bộ phận quần chúng. Vấn đề đặt 
ra là phải nghiên cứu, xác định lại đúng đắn và cụ thể vai trò, chức năng, nhiệm 
vụ của các chủ thể văn hoá để đảm bảo mục tiêu xây dựng đời sống văn hoá tinh 
thần mà Đảng đã đề ra. Đảm bảo xây dựng một nền văn hóa tiên tiến nhưng 
đồng thời bản sắc văn hóa dân tộc được bảo vệ, giữ gìn và phát huy.  

Xuất phát từ nhận thức đó, tác giả chọn đề tài “�hân tố chủ quan với việc 
giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc trong bối cảnh toàn cầu hoá” làm 
luận văn tốt nghiệp thạc sỹ Triết học. 

2. Tình hình nghiên cứu liên quan đến đề tài 

Nghiên cứu về vấn đề giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá ở nước ta không 
phải là vấn đề mới, từ trước đến nay có khá nhiều công trình nghiên cứu với tầm 
cỡ, quy mô và nhiều khía cạnh khác nhau: 

- Cuốn sách Giá trị truyền thống trước những thách thức của toàn cầu hoá 
do GS.TS Nguyễn Trọng ChuNn và PGS.TS N guyễn Văn Huyên đồng chủ biên 
(2002) đã tập hợp những bài viết của những nhà khoa học ở những cơ quan khác 
nhau. Cuốn sách gồm hai phần, phần một là những bài viết về giá trị truyền 
thống của Việt N am và những vấn đề đặt ra trong xu thế toàn cầu hoá. Các tác 
giả đã nhìn từ góc độ triết học và giá trị học đã đề cập đến nhiều vấn đề cơ bản 
như: thực chất của toàn cầu hoá trong giai đoạn hiện nay; vấn đề truyền thống, 
giá trị truyền thống, cái dân tộc và cái nhân loại trong giá trị truyền thống, nội 
dung và vị thế của giá trị truyền thống; những nguyên nhân tác động đến truyền 
thống; những chiều hướng biến đổi và khả năng phát huy những giá trị truyền 
thống trong sự sự giao lưu, đối thoại giữa các nền văn minh trong quá trình toàn 
cầu hoá. Phần thứ hai của cuốn sách, các tác giả tập trung làm sáng tỏ vấn đề 
làm thế nào để có thể giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá của dân tộc trong điều 
kiện những ảnh hưởng tác động của toàn cầu hoá. 

- Cuốn sách Toàn cầu hoá và vấn đề kế thừa một số giá trị truyền thống của 
dân tộc trong bối cảnh toàn cầu hoá hiện nay của TS. Mai Thị Quý, N xb Khoa 
học Xã hội, năm 2009. Tác giả đưa ra cách giải quyết vấn đề làm thế nào để 



 3 

trong quá trình hội nhập khu vực và quốc tế, trong điều kiện toàn cầu hoá, chúng 
ta không những không đánh mất những giá trị truyền thống của dân tộc mà còn 
có thể giữ gìn, kế thừa, phát huy và đổi mới những giá trị đó, biến chúng thành 
sức mạnh đưa đất nước lên một tầm cao mới, đủ sức nắm bắt những cơ hội mới 
do chính quá trình toàn cầu hoá đem lại. Cuốn sách gồm có 3 chương, trong 
Chương 1, từ góc nhìn triết học, tác giả chỉ ra thực chất và những nhân tố thúc 
đNy quá trình toàn cầu hoá, chỉ ra sự tác động tích cực và tiêu cực của quá trình 
này đối với các lĩnh vực kinh tế, chính trị, văn hoá, môi trường và an ninh xã 
hội. Chương 2, tác giả tập trung phân tích những tác động của quá trình toàn cầu 
hoá làm biến đổi theo hướng tiêu cực những giá trị văn hoá truyền thống dân 
tộc. Trong Chương 3, tác giả khái quát những kinh nghiệm của dân tộc và của 
một số quốc gia trong giao lưu, tiếp xúc văn hoá, từ đó đưa ra giải pháp nhằm 
giữ gìn, phát huy một số giá trị văn hoá truyền thống của dân tộc trong bối cảnh 
toàn cầu hoá hiện nay.  

- Hội thảo khoa học Bảo tồn và phát huy các giá trị văn hoá truyền thống 
Việt -am trong quá trình đổi mới và hội nhập (đề tài KX.03.14/06-10) tổ chức 
tại Biên Hoà - Đồng N ai vào tháng 9 năm 2009 với gần 40 bài viết của các nhà 
nghiên cứu đã được trình bày tại hội thảo. Phần thứ nhất gồm các bài viết về 
những vấn đề chung về giá trị văn hoá, các tác giả trình bày những vấn đề lý 
luận trong nghiên cứu giá trị văn hoá và hệ giá trị văn hoá truyền thống với các 
góc nhìn khác nhau. Phần thứ hai gồm tập hợp các bài viết về giá trị văn hoá 
Việt N am, chỉ ra những nét đặc sắc của nền văn hoá dân tộc và những vấn đề 
đặt ra đối với bản sắc văn hoá Việt N am trong quá trình đổi mới và hội nhập. 
Phần ba và Phần bốn là các bài viết về những nét đặc trưng và việc bảo tồn, phát 
huy các giá trị văn hoá ở N am Bộ và Đồng N ai. 

- Cuốn -hững vấn đề văn hoá Việt -am hiện đại, N xb Giáo dục, năm 1999, 
do Lê Quang Trang và N guyễn Trọng Hoàn tuyển chọn và giới thiệu. Cuốn sách 
là tập hợp gần 60 bài viết của các giáo sư, tiến sỹ, các nhà văn hoá, các nhà 
nghiên cứu, phê bình khoa học xã hội và nhân văn. Các bài viết tập trung phân 
tích chủ trương, đường lối của Đảng cộng sản Việt N am, đồng thời đưa ra 
những ý kiến của cá nhân về vấn đề giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc 
trong điều kiện đất nước thực hiện chủ trương mở cửa hội nhập hiện nay.  

- Có nhiều công trình, bài viết nhìn nhận văn hoá và bản sắc văn hoá từ góc 
độ triết học như: Vũ Đức Khiển, Văn hoá với tư cách một khái niệm triết học và 
vấn đề xác định bản sắc văn hoá dân tộc, Tạp chí Triết học, số 6/2000; Vũ Tình, 
Một số vấn đề về triết học Ấn Độ với đời sống tinh thần của dân tộc Việt, Tạp 
chí Cộng sản, (4-2003); N guyễn Văn Huyên, Triết lý phát triển xã hội Hồ Chí 
Minh, Tạp chí Triết học, số 4 (8-2000); Hồ Sỹ Quý (2005), Về giá trị và giá trị 
Châu Á, N xb Chính trị quốc gia. Các công trình nghiên cứu về hệ thống các 



 4 

quan niệm về giá trị, hệ giá trị văn hoá truyền thống từ nhiều góc độ tiếp cận 
khác nhau như: PhNm An N inh, Quan niệm về giá trị và hệ giá trị văn hoá, Đề 
tài KX.03.14/06-10 TP.HCM - Biên Hoà, 2009; Hoàng Chí Bảo, Hệ giá trị văn hoá 
truyền thống Việt -am trong đổi mới và hội nhập, Tạp chí Cộng sản, 2009; Hà 
Minh Đức, Giá trị văn hoá, nhận thức và chuyển đổi, Tạp chí Viện văn học, 
2009; Lê Thị Lan, -ội dung và vị thế của giá trị truyền thống Việt -am trong giá trị 
nhân loại, Tạp chí Triết học, số 7/2001… 

- Các công trình nghiên cứu, các bài viết về mối quan hệ giữa phát triển và 
bản sắc văn hoá dân tộc. Chỉ ra những đòi hỏi bức thiết, đồng thời đưa ra một số 
giải pháp để gắn liền định hướng phát triển nền kinh tế với việc giữ gìn, phát 
huy bản sắc văn hoá Việt N am như các bài viết của các tác giả: Đặng Hữu Toàn, 
Gắn phát triển con người Việt -am hiện đại với giữ gìn và phát huy bản sắc văn 
hoá dân tộc, Tạp chí Triết học, số 4 (8-2000); Phạm Xuân N am, Bản sắc văn 
hoá dân tộc và qúa trình công nghiệp hóa, hiện đại hóa đất nước, Tạp chí Cộng 
sản, số 11 (6-1998); N guyễn Duy Quý, Phấn đấu vì một nền văn hóa Việt -am 
tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc, Tạp chí Cộng sản, số 20 (7-2003); N guyễn 
Khoa Điềm (chủ biên), Xây dựng và phát triển nền văn hóa Việt -am tiên tiến 
đậm đà bản sắc dân tộc, N xb Khoa học Xã hội, Hà N ội, 2004; N guyễn Văn 
Huyên, Công nghiệp hoá, hiện đại hoá và vấn đề giữ gìn bản sắc văn hoá dân tộc, Tạp 
chí Triết học, số 1/1999; Lê Thị Tuyết Ba, Vấn đề bảo vệ các giá trị đạo đức truyền 
thống trong nền kinh tế thị trường ở Việt -am, Tạp chí Triết học, số 1/1999;  

- Một số luận văn thạc sỹ tìm hiểu, nghiên cứu về vai trò của nhân tố chủ quan 
trong việc giữ gìn bản sắc văn hoá dân tộc - tộc người ở địa phương như: Đinh Thị 
Hoa, -hân tố chủ quan với việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc Mường 
tỉnh Phú Thọ hiện nay (2006). Trong luận văn này, trên cơ sở làm rõ tính đặc thù 
của giá trị văn hóa dân tộc Mường, những yêu cầu cấp thiết của việc giữ gìn, 
phát huy giá trị văn hóa các dân tộc ít người nói chung và dân tộc Mường nói 
riêng, tác giả đưa ra những giải pháp cơ bản nhằm nâng cao vai trò của nhân tố 
chủ quan trong việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa của dân tộc Mường tỉnh 
Phú Thọ hiện nay. Luận văn thạc sỹ của Phạm Thị Thảo: Vấn đề kế thừa và phát 
huy bản sắc văn hoá của dân tộc Thái ở Tây Bắc hiện nay (Qua thực tế ở tỉnh Sơn 
La), (2006). Trên cơ sở làm rõ thực trạng kế thừa và phát huy bản sắc văn hóa 
dân tộc Thái ở Tây Bắc hiện nay qua thực tế ở tỉnh Sơn La, tác giả đưa ra một số 
giải pháp cơ bản nhằm kế thừa và phát huy bản sắc văn hóa của dân tộc Thái ở 
Tây Bắc nói chung, và dân tộc Thái ở Sơn La nói riêng. 

Các công trình, bài viết nêu trên đã luận giải về mặt lý luận và đưa ra quan niệm 
về giá trị, giá trị văn hoá, bản sắc văn hoá, vai trò của nó trong việc xây dựng nền 
văn hoá tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc và vai trò của văn hoá đối với sự phát triển 
đất nước. Dù đã chỉ ra đòi hỏi phải giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá dân tộc và 



 5 

đưa ra những giải pháp để thực hiện nhiệm vụ đó, nhưng các tác giả mới chỉ dừng 
lại ở việc xác định định hướng giải pháp chung mang tính phương pháp luận. Tuy có 
công trình mà tác giả đã đưa ra giải pháp cụ thể nhưng lại chỉ mang tính khu biệt ở 
một địa phương cụ thể. Trong bối cảnh đất nước hội nhập quốc tế, tham gia vào quá 
trình toàn cầu hoá, trước những tác động tiêu cực của nó đối với nền văn hoá thì vấn 
đề đòi hỏi phải tích cực, chủ động trong việc giữ gìn và phát huy các giá trị văn hoá 
truyền thống để giữ vững bản sắc của nền văn hoá dân tộc là yêu cầu không thể lảng 
tránh. Trách nhiệm đó thuộc về tất cả các chủ thể - nhân tố chủ quan của nền văn 
hoá. Vì vậy việc tìm hiểu để có nhận thức đúng đắn, sâu sắc về vai trò, vị trí của 
nhân tố chủ quan trong việc giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá dân tộc, từ đó đưa 
ra những giải pháp để nâng cao vai trò của nó trong vấn đề này. Chính vậy, đề tài 
“-hân tố chủ quan với việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc trong bối 
cảnh toàn cầu hoá” sẽ góp phần thực hiện mục đích này. 

3. Mục đích, nhiệm vụ nghiên cứu của luận văn 

* Mục đích: 

N ghiên cứu sự biến đổi, vai trò của văn hóa trong toàn cầu hóa là chủ đề rất 
rộng. Trong luận văn này, chỉ hướng vào nhận thức, phân tích nhân tố chủ quan 
(hay chủ thể) của việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa dân tộc với tư cách là 
nguồn lực nội sinh, là nhân tố góp phần định dạng sự hội nhập của Việt N am 
vào quá trình toàn cầu hóa hiện nay. 

* �hiệm vụ: 

Để đạt mục đích nêu trên, luận văn tập trung giải quyết các nhiệm vụ sau: 

- Định hình các khái niệm công cụ: văn hoá, bản sắc văn hoá; nhân tố chủ 
quan trong bảo vệ, phát huy bản sắc văn hóa dân tộc; toàn cầu hoá. 

- Luận chứng vai trò và điều kiện phát huy nhân tố chủ quan trong giữ gìn, 
phát huy bản sắc văn hoá dân tộc dưới tác động của toàn cầu hoá. 

- Phân tích thực trạng và đưa ra một số giải pháp nâng cao vai trò của nhân 
tố chủ quan trong việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc hiện nay ở 
nước ta. 

4. Đối tượng và phạm vi nghiên cứu  

* Đối tượng nghiên cứu: 

Luận văn xác định đối tượng nghiên cứu là vai trò của nhân tố chủ quan với 
việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc dưới tác động của toàn cầu hoá. 

* Phạm vi nghiên cứu: 

Luận văn tập trung nhận diện nhân tố chủ quan trong giữ gìn, phát huy bản 
sắc văn hoá dân tộc Việt N am trong bối cảnh toàn cầu hoá hiện nay. 

5. Cơ sở lý luận và phương pháp nghiên cứu  



 6 

* Cơ sở lý luận:  

Luận văn dựa chủ yếu trên quan điểm của chủ nghĩa Mác-Lênin, tư tưởng 
Hồ Chí Minh, đường lối, quan điểm của Đảng và chính sách, pháp luật của N hà 
nước ta về nhân tố chủ quan, vai trò của nhân tố chủ quan, về văn hoá, bản sắc 
văn hoá. N goài ra, luận văn còn kế thừa các công trình nghiên cứu của một số 
tác giả khác có nội dung liên quan đến đề tài. 

* Phương pháp nghiên cứu:  

Luận văn sử dụng các phương pháp của chủ nghĩa duy vật biện chứng, chủ 
nghĩa duy vật lịch sử để phân tích, lý giải; đồng thời kết hợp sử dụng các 
phương pháp: lịch sử và lôgíc; phân tích và tổng hợp; quy nạp và diễn dịch... 
nhằm đạt tới mục đích mà luận văn đã đề ra. 

6. Đóng góp mới về khoa học và ý nghĩa của luận văn 

Sản phNm của nghiên cứu này có thể giúp ích trong những tìm kiếm kiến giải lý 
luận về mặt triết học cho công tác văn hóa, làm cơ sở lý luận cho việc hoạch định các 
chính sách, định hướng hoạt động trong việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa dân tộc 
và trong chừng mực nhất định có thể sẽ giúp ích đối với công tác giảng dạy một số 
lĩnh vực liên quan. 

7. Kết cấu của luận văn 

Kết cấu của luận văn gồm phần mở đầu, kết luận, danh mục tài liệu tham 
khảo, 02 chương 06 tiết. 

Chương 1: Toàn cầu hóa và những thách thức với bản sắc văn hóa dân tộc 

Chương 2: N hân tố chủ quan với việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa dân 
tộc trong bối cảnh toàn cầu hóa hiện nay ở nước ta - Thực trạng và giải pháp
   



 7 

Chương 1 

TOÀ� CẦU HOÁ VÀ �HỮ�G THÁCH THỨC 

VỚI BẢ� SẮC VĂ� HOÁ DÂ� TỘC 

 

1.1. Toàn cầu hóa và thực chất của toàn cầu hóa 

1.1.1. Khái niệm toàn cầu hoá 

Toàn cầu hoá được hiểu theo quan niệm rộng thì nó như là một quá trình làm 
gia tăng mạnh mẽ các mối liên hệ gắn kết, tác động, phụ thuộc lẫn nhau; là việc 
mở rộng quy mô và cường độ hoạt động giữa các khu vực, các quốc gia trên phạm 
vi toàn cầu; là quá trình phổ biến hoá trên phạm vi toàn cầu những giá trị, hoạt 
động, mô hình... (kinh tế, xã hội, văn hoá, chính trị, khoa học, kỹ thuật, công 
nghệ...) nhất định. Theo quan niệm hẹp thì toàn cầu hoá trước hết và chủ yếu là đề 
cập đến toàn cầu hoá kinh tế, đó là khái niệm chỉ hiện tượng hay quá trình hình 
thành thị trường toàn cầu làm tăng cường sự tương tác, phụ thuộc lẫn nhau giữa 
các nền kinh tế quốc gia. 

1.1.2. Thực chất của toàn cầu hoá 

Toàn cầu hoá là kết quả tất yếu của sự phát triển lực lượng sản xuất và phân 
công lao động quốc tế ngày càng sâu, rộng. Toàn cầu hoá bắt đầu từ lĩnh vực 
kinh tế và nội dung chủ yếu của nó vẫn là toàn cầu hoá kinh tế. Đó là sự gia tăng 
nhanh chóng hoạt động kinh tế vượt qua mọi biên giới quốc gia, khu vực để 
vươn tới quy mô toàn cầu. Toàn cầu hoá về kinh tế là trung tâm, là cơ sở và 
cũng là động lực thúc đNy sự thay đổi của lĩnh vực khác như: văn hoá, xã hội, 
chính trị... 

1.2. Bản sắc văn hóa dân tộc 

1.2.1. Khái niệm văn hoá, bản sắc văn hoá và bản sắc văn hóa Việt �am 

a. Khái niệm văn hoá 

Từ lao động mà con người cũng sản sinh ra cách thức cư xử, lối sống, tư 
tưởng, tình cảm... qua lao động, con người sáng tạo ra các vật phNm và in dấu vết 
“tính người” của mình lên đó, các thế hệ sau kế thừa từ thế hệ trước và tiếp tục 
làm đậm thêm. 

Văn hoá: “là tổng thể sống động các hoạt động sáng tạo (của cá nhân và các 
cộng đồng) trong quá khứ và trong hiện tại. Qua các thế kỷ, hoạt động sáng tạo ấy 
đã hình thành nên hệ thống các giá trị, các truyền thống và thị hiếu - những yếu tố 
xác định tính riêng của mỗi dân tộc”. 

b. Khái niệm bản sắc văn hoá 

Bản sắc văn hoá được hiểu như là tổng thể những tính chất, tính cách, 
đường nét, đặc trưng của văn hoá mỗi dân tộc, được hình thành và tồn tại bền 



 8 

vững trong tiến trình lịch sử, giúp cho văn hóa dân tộc giữ được tính duy nhất và 
thống nhất, phân biệt văn hóa của dân tộc này với các dân tộc khác. 

Bản sắc văn hoá của dân tộc được thể hiện qua các giá trị, nhưng các giá trị 
này không “nhất thành, bất biến”, trong một môi trường xã hội nó có sự vận 
động, biến đổi, loại bỏ, bổ sung nhất định, nhưng cái cốt lõi, cái màu sắc gốc thì 
vẫn được lưu giữ.  

c. Bản sắc văn hoá Việt -am 

Trải qua hàng nghìn năm dựng nước và giữ nước, cộng đồng các dân tộc 
Việt N am bằng lao động bền bỉ, sáng tạo và với ý chí bất khuất, kiên cường, đã 
xây đắp lên nền văn hoá thống nhất mà đa dạng, phong phú, kết tinh nên những 
giá trị văn hoá đặc sắc làm nên bản sắc văn hóa Việt N am. Có thể khái quát, chỉ 
ra những đặc trưng chung cơ bản của nó là: tính cộng đồng; ưa hài hoà; thiên về 
ổn định; tính tổng hợp; tính linh hoạt. 

1.2.2. Vai trò của bản sắc văn hoá đối với dân tộc 

a. Làm nên đặc trưng của dân tộc  

Sự phân biệt giữa dân tộc này với dân tộc khác là ở văn hoá, nhưng cái làm 
nên sự khác nhau giữa các nền văn hoá là những nét đặc trưng riêng có của mỗi 
nền văn hoá. Bản sắc văn hóa dân tộc là cái "hồn", là sức sống nội sinh, là cái 
thẻ căn cước của mỗi dân tộc, để phân biệt dân tộc này với dân tộc khác, từ đó 
nó có thể biểu lộ một cách trọn vẹn nhất sự hiện diện của mình trong quá trình 
giao lưu và hội nhập. Khi nói “văn hoá còn, dân tộc còn”, thì cái còn cái mất ở 
văn hoá chính là “bản sắc” của nền văn hoá ấy. 

b. Đảm bảo tính kế tục trong lịch sử phát triển  

Văn hoá có tính lịch sử và lịch sử của văn hoá được duy trì bằng truyền 
thống văn hoá. Ở đó, thế hệ sau hấp thụ những giá trị của thế hệ đi trước đồng 
thời sáng tạo thêm bằng cách bổ sung, điều chỉnh cho phù hợp với điều kiện 
hiên tại. Đó là sự sáng tạo trên nền tảng cái cũ và luôn giữ lại cái cốt cách, đặc 
trưng vốn có để không bị đánh mất mình. Không cường điệu khi coi bản sắc văn 
hoá chính là “bộ gen” của xã hội, chính “bộ gen” này mà làm nên truyền thống 
văn hoá. 

c. Tạo bản lĩnh trong sự giao lưu, tiếp biến văn hoá  

Kết quả của sự giao lưu, tiếp biến văn hoá phụ thuộc vào bản sắc truyền 
thống của nền văn hoá của chủ thể tiếp nhận. N ền văn hoá của cộng đồng, của 
dân tộc phát triển theo hướng nào, vận động nhưng có còn là nó nữa hay không 
điều đó phụ thuộc vào “bản lĩnh” của chính nền văn hoá đó. Yếu tố nội sinh - 
cái bản sắc của nền văn hoá nội sinh sẽ quyết định tương lai của nền văn hoá 
của cộng đồng, dân tộc. Truyền thống văn hóa của một dân tộc chỉ được tiếp nối 



 9 

nếu bản sắc văn hóa của dân tộc đó được giữ gìn, phát huy trong sự giao lưu, 
tiếp xúc ấy. 

d. Định hướng, điều tiết sự phát triển 

Văn hóa được coi vừa là động lực vừa là mục tiêu của sự phát triển. Bởi lẽ, 
văn hóa khơi dậy và nhân lên mọi tiềm năng sáng tạo của con người, huy động 
sức mạnh nội sinh to lớn trong con người đóng góp vào sự phát triển xã hội. Xét 
đến cùng sự phát triển bao giờ cũng hướng tới vì con người, và cái đích hướng 
tới của sự phát triển chính là nhân tính - văn hóa. 

Văn hóa còn là hệ điều tiết của sự phát triển. Vai trò của văn hoá ở đây 
chính là từ việc giữ gìn bản sắc mà đặt ra làm nhiệm vụ lựa chọn, đòi hỏi sự vận 
động phát triển phải đảm bảo tính truyền thống dân tộc nếu không muốn tạo ra 
một “xã hội xa lạ”. N ếu bất chấp truyền thống, bất chấp cội nguồn gốc rễ để chỉ 
biết lao về phái trước thì có nghĩa là dân tộc ấy sẽ đánh mất chính bản thân 
mình.  

1.3. Toàn cầu hóa và bản sắc văn hóa dân tộc 

1.3.1. Sự tác động của toàn cầu hoá đối với bản sắc văn hoá dân tộc 

a. Sự tác động tích cực 

* Mở rộng không gian giao lưu văn hoá  

Có thể thấy rằng toàn cầu hoá đã mở ra một không gian giao lưu văn hoá 
lớn nhất trong lịch sử nhân loại cho đến nay. Hiện trạng đó đang tạo ra một giai 
đoạn phát triển mới trong văn hóa Việt N am. Bắt đầu từ sự giao lưu, hợp tác 
kinh tế, tới sự mở đường của giao lưu, đối thoại chính trị thì văn hoá cũng có 
được điều kiện thuận lợi trong việc gặp gỡ tiếp xúc. Mở rộng sự tiếp xúc, hiểu 
biết về đời sống văn hóa thế giới cho mọi tầng lớp nhân dân, đồng thời giúp bè 
bạn năm châu hiểu được những giá trị ưu tú của văn hóa Việt N am. 

* Khẳng định và nâng cao vị thế văn hoá dân tộc 

Thông qua các hoạt động giao lưu, hợp tác văn hoá, con người Việt N am đã 
tạo những dấu ấn sâu sắc với bạn bè quốc tế. N gười ta biết đến khí phách, tinh 
thần quật khởi hy sinh vì sự tồn vong của đất nước, biết đến tính cần cù, sáng 
tạo, hiếu hoà, trọng tình nghĩa; biết đến chiếc áo dài Việt N am như là biểu tượng 
về vẻ đẹp thuần khiết, dịu dàng, kín đáo, tế nhị của người phụ nữ nơi đây; biết 
đến nghệ thuật Nm thực Việt N am bao chứa cách tư duy linh hoạt, hài hoà, tổng 
hợp.... Chúng ta rất tự hào khi các di sản văn hóa vật thể và những di sản văn 
hoá phi vật thể được UN ESCO công nhận là di sản văn hóa thế giới.  

b. Sự tác động tiêu cực 

* Gây ra sự biến đổi tiêu cực trong hệ thống giá trị 



 10 

Do chứa đựng nhiều loại giá trị rất phức tạp bởi nó đến từ nhiều quốc gia 
với những điều kiện kinh tế - chính trị - xã hội khác nhau, toàn cầu hoá đã phá 
vỡ nhiều hình thức và nội dung trong lối sống truyền thống Việt N am. Có thể 
thấy sự biến đổi đó ở các biểu hiện cơ bản: 

Thứ nhất, sự thay đổi thang bậc và bản chất của các giá trị trong hệ thống 
giá trị.  

Thứ hai, xung đột giá trị văn hoá. Sự mâu thuẫn giữa việc đề cao giá trị 
cộng đồng, nhân nghĩa, đạo đức, tình cảm... với sự đề cao cá nhân, hiệu quả 
kinh tế, tự do... sự mâu thuẫn giữa tính duy lý với tính duy tình. 

Thứ ba, kích hoạt mặt tiêu cực Nn trong yếu tố truyền thống. Trong cuộc 
sống hiện nay, những biểu hiện đó ở một bộ phận nhân dân và cả cán bộ là sự 
thiếu trách nhiệm với cộng đồng, vun vén tư lợi, bè phái vây cánh, bao che, ô 
dù, tuỳ tiện thiếu tôn trọng các quy tắc xã hội kể cả pháp luật...  

* Làm phai mờ bản sắc văn hoá dân tộc  

Sự choáng ngợp, bị hấp dẫn, bị lôi cuốn bởi các giá trị vật chất từ bên 
ngoài rất dễ dẫn tới đánh giá thấp các giá trị tinh thần truyền thống của dân tộc. 
N hiều giá trị truyền thống trong các nếp sống, phong tục tập quán, lễ nghi của 
người Việt N am bị mai một; sự lai căng trong hành vi và ngôn ngữ giao tiếp, 
kiểu mẫu thời trang và nếp sinh hoạt lại đang trở thành thời thượng. N hững điều 
đó đang tạo ra nguy cơ đồng nhất hóa các hệ thống giá trị và tiêu chuNn, đe dọa 
và làm cạn kiệt khả năng sáng tạo của nền văn hóa dân tộc. 

* Sự lệch lạc trong sáng tạo và hưởng thụ văn hoá  

Trong đời sống nghệ thuật những năm gần đây đã nảy sinh những 
khuynh hướng sáng tác tiêu cực, mượn danh "cách tân", "hiện đại hóa", "tiên 
tiến hóa" để phủ nhận những giá trị truyền thống, đối lập văn nghệ với chính 
trị, cổ vũ cho một lối sống buông thả và vô trách nhiệm. N hưng đáng tiếc là 
tác phNm đó lại được một bộ phận giới trẻ cổ xuý coi đó là cái mới, cái hay, 
cái mạnh dạn, đáng trân trọng và cần phát huy. Tâm lý chạy theo những dục 
vọng vô bờ bến đã trở thành một cực hình: càng ăn càng thấy đói, càng uống 
càng thấy khát, càng ăn vận càng trần trụi đang gây ra sự lệch lạc trong sáng tạo 
và hưởng thụ văn hóa.  

1.3.2. Giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc dưới tác động của toàn 
cầu hoá  

a. Chắt lọc để giữ gìn, phát huy các giá trị truyền thống tích cực của dân 
tộc 

Khi xem xét, đánh giá giá trị truyền thống cần phải chống cả khuynh hướng 
tuyệt đối hoá và khuynh hướng phủ định sạch trơn mọi giá trị truyền thống. Việc 



 11 

giữ gìn, phát huy các giá trị truyền thống của dân tộc cần phải có những hoạt 
động đan xen, gắn bó với nhau: phải lựa chọn các giá trị có ý nghĩa tích cực, 
tiến bộ với đời sống hiện thực hiện nay; gạt bỏ những mặt hạn chế, tiêu cực và 
các giá trị đã trở nên lạc hậu, bảo thủ; hiện đại hoá các các giá trị đã lựa chọn, 
làm mới nội hàm để nó phù hợp với đời sống hiện tại. 

b. Tiếp thu chọn lọc giá trị văn hóa thế giới 

Trong quá trình tiếp thu cái bên ngoài chúng ta cũng cần phải chống cả 
khuynh hướng tuyệt đối hoá vai trò của các giá trị bên ngoài, tâm lý phục ngoại 
một cách mù quáng và khuynh hướng có thái độ “dị ứng” với văn hoá thế giới, kể 
cả với những tinh hoa văn hoá của nhân loại.  

Tiếp thu các giá trị văn hoá thế giới không phải là bắt chước một cách rập 
khuôn, xơ cứng mà phải năng động cải biến, sáng tạo thành các giá trị của Việt 
N am. Sắp xếp lại thang bậc cho phù hợp và sáng tạo những hình thức biểu đạt 
để chúng mang tâm hồn Việt; lựa chọn những giá trị phù hợp với truyền thống 
văn hoá của dân tộc, không tiếp thu trọn vẹn cả hệ thống; tiếp thu, các hình thức 
mới về văn hoá, nghệ thuật của thế giới để biểu đạt các nội dung văn hoá của 
dân tộc Việt N am.  



 12 

Chương 2 

�HÂ� TỐ CHỦ QUA� VỚI VIỆC GIỮ GÌ�, PHÁT HUY 

BẢ� SẮC VĂ� HOÁ DÂ� TỘC TRO�G BỐI CẢ�H TOÀ� CẦU HÓA 
HIỆ� �AY Ở �ƯỚC TA - THỰC TRẠ�G VÀ GIẢI PHÁP 

 

2.1. Vị trí của nhân tố chủ quan trong giữ gìn, phát huy bản sắc văn 
hóa dân tộc 

2.1.1. Phạm trù nhân tố chủ quan 

a. Phạm trù “chủ thể”, “khách thể” 

Chủ thể - đó là con người có ý thức với những cấp độ khác nhau (cá nhân, 
nhóm, giai cấp) đã và đang thực hiện một quá trình hoạt động nhằm cải tạo 
khách thể tương ứng. Chỉ trong quá trình nhận thức, cải tạo giới tự nhiên và cải 
tạo đời sống xã hội thì con người mới bộc lộ mình với tư cách là chủ thể của 
lịch sử.  

Khách thể là tất cả những gì mà chủ thể hướng vào nhằm nhận thức và cải 
tạo nó. Không phải tất cả hiện thực khách quan đều là khách thể mà chỉ có 
những hiện thực khách quan mà con người hướng tới nhận thức và cải tạo mới 
trở thành khách thể. 

b. Phạm trù “chủ quan”, “khách quan” 

N hững thuộc tính, tính chất, yếu tố tồn tại phụ thuộc vào chủ thể là cái chủ 
quan. Cái chủ quan cũng không đơn thuần chỉ là ý thức mà còn bao gồm cả yếu 
tố thể lực, yếu tố tinh thần như: tri thức, tình cảm, ý chí v.v…của con người, và 
chính cả bản thân hoạt động của họ. 

N hân tố chủ quan chỉ là một bộ phận của cái chủ quan được chủ thể huy 
động sử dụng trực tiếp trong quá trình tác động lên khách thể cụ thể.  

N hững tính chất, yếu tố tồn tại ngoài chủ thể, không phụ thuộc vào ý thức, 
ý chí vào chủ thể là cái khách quan. Một bộ phận cái khách quan (có thể là 
những yếu tố vật chất như: môi trường tự nhiên, là quan hệ chính trị- xã hội, 
hoặc là yếu tố tinh thần như: ý thức xã hội lạc hậu cần cải tạo…) chính là điều 
kiện khách quan. 

2.1.2. �hững yếu tố cấu thành nhân tố chủ quan trong giữ gìn, phát huy 
bản sắc văn hoá dân tộc 

Con người vừa là chủ thể vừa là khách thể của văn hoá. Việc xây dựng, 
phát triển nền văn hoá của một dân tộc phụ thuộc vào chính những chủ thể của 
cộng đồng, của dân tộc ấy. Ý thức, trách nhiệm, cách thức, phương pháp và 
những hành động cụ thể của con người trong cộng đồng, dân tộc là nhân tố chủ 
quan trong quá trình xây dựng và phát triển văn hoá mà điều cốt lõi trong quá 



 13 

trình đó là việc giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc. Đảng ta xác định xây 
dựng và phát triển nền văn hoá tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc là sự nghiệp 
của toàn dân do Đảng lãnh đạo, “Công nhân, nông dân, trí thức là nền tảng khối 
đại đoàn kết toàn dân, cũng là nền tảng của sự nghiệp xây dựng và phát triển 
văn hoá dưới sự lãnh đạo của Đảng, quản lý của N hà nước. Đội ngũ trí thức gắn 
bó với nhân dân giữ vai trò quan trọng trong sự nghiệp xây dựng và phát triển 
văn hoá”. 

2.2. �hận diện vai trò nhân tố chủ quan trong giữ gìn, phát huy bản sắc 
văn hóa dân tộc trong điều kiện toàn cầu hóa hiện nay ở nước ta 

2.2.1. Vai trò của nhân tố lãnh đạo, quản lý trong giữ gìn, phát huy bản 
sắc văn hóa dân tộc 

a. Vai trò của Đảng trong hoạch định chủ trương, đường lối văn hóa 

Đảng cộng sản Việt N am không chỉ là một bộ phận mà còn đóng vai trò 
lãnh đạo toàn diện cả Hệ thống chính trị. Sự lãnh đạo toàn diện đó thể hiện ở 
việc Đảng hoạch định chủ trương, đường lối mang tính định hướng chiến lược ở 
tất cả mọi lĩnh vực của đời sống xã hội trong đó có văn hóa. N hững chủ trương, 
đường lối về văn hoá thường được thể hiện trong những văn kiện chính thức của 
Đảng. Vạch ra chủ trương, đường lối về văn hoá, đồng thời Đảng tiến hành 
kiểm tra nội dung và uốn nắn những hoạt động văn hoá đi chệch quan điểm, 
đường lối của Đảng. N goài ra, Đảng còn có vai trò lựa chọn, bồi dưỡng năng lực 
cán bộ, và hình thành cơ chế phối hợp, phân công nhiệm vụ cụ thể cho các 
ngành từ trung ương đến địa phương trong công tác văn hóa.  

b. Vai trò quản lý, điều hành của -hà nước và chính quyền các cấp 

Quản lý, điều hành nhà nước về văn hóa thực chất là sự vận hành của bộ máy 
nhà nước để đạt những mục tiêu về văn hoá mà Đảng đã định hướng đề ra. Quá 
trình này được thực hiện theo một quy trình: Đảng đề ra chủ trương đường lối; 
Quốc hội, Chính phủ thể chế hoá các chủ trương, đường lối, hoạch định chính 
sách văn hoá; Bộ Văn hoá, Thể thao và Du lịch cụ thể hoá đường lối, chủ trương 
và các thể chế bằng những văn bản pháp quy, xây dựng kế hoạch và đề xuất 
những quyết sách mới; các cơ quan chuyên môn về văn hoá của các cấp tỉnh, 
huyện, xã tiến hành triển khai thực hiện và phản hồi. 

c. Vai trò của các tổ chức chính trị - xã hội trong giữ gìn, phát huy bản sắc 
văn hóa dân tộc 

Dưới sự lãnh đạo của Đảng, các tổ chức đoàn thể phối hợp hoạt động với 
nhau, với tổ chức chính quyền, đặc biệt là với các cơ quan quản lý văn hóa các 
cấp, vận động, thu hút quần chúng nhân dân tạo nên sức mạnh tổng hợp, làm 
sống dậy các phong trào giữ gìn, phát triển các giá trị văn hóa, sáng tạo văn hóa.  



 14 

Trong hoạt động giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá dân tộc hiện nay, vai 
trò của các chủ thể này được thể hiện đồng thời qua hai chức năng: 

- N ắm bắt tâm tư, nguyện vọng của nhân dân, phát hiện những hiện tượng 
tiêu cực, tư tưởng lệch lạc xâm hại tới bản sắc văn hoá dân tộc.  

- Phát hiện những bất cập trong cơ chế, chính sách, những yếu tố cản trở 
tính tích cực sáng tạo của nhân dân. 

2.2.2. Vai trò của quần chúng nhân dân trong giữ gìn, phát huy bản sắc 
văn hóa dân tộc 

Chủ nhân thực sự của nền văn hóa dân tộc trong mọi thời đại là quần 
chúng nhân dân, họ vừa là người sáng tạo, vừa là người hưởng thụ, lưu 
truyền, gìn giữ những giá trị văn hóa. N hững giá trị mang bản sắc văn hoá 
dân tộc tồn tại một cách sống động, thực tại, nó tồn tại trong cuộc sống sinh 
hoạt hàng ngày của đời sống xã hội và chính nhân dân (với hạt nhân là 
những nghệ nhân dân gian) là người nuôi dưỡng chúng.  

Đội ngũ trí thức mà điển hình là giới văn nghệ sỹ là lực lượng sáng tạo, lưu 
giữ bản sắc văn hóa một cách tự giác. Từ cơ sở nền tảng, gốc rễ văn hoá dân tộc, 
văn nghệ sỹ sáng tạo nên những sản phNm văn hoá mới, phản ánh hiện thực mới 
nhưng cái nền của tác phNm ấy vẫn mang màu sắc truyền thống. N hững tác 
phNm đó từ việc tôn lên giá trị bản sắc của dân tộc đã hướng quần chúng tới sự 
trân trọng, tự hào và ý thức tự giác trong giữ gìn, phát huy nó.  

2.3. Thực trạng và một số giải pháp nâng cao vai trò của nhân tố chủ 
quan nhằm giữ gìn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc trong bối cảnh 
toàn cầu hóa hiện nay ở nước ta 

2.3.1. Thực trạng việc thực hiện vai trò của nhân tố chủ quan trong việc 
giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá dân tộc ở nước ta hiện nay 

Cùng với chủ trương mở cửa hội nhập kinh tế, Đảng ta rất chú trọng tới vấn 
đề giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá dân tộc. Sau Đề cương về văn hóa của 
Đảng, N ghị quyết Trung ương 5 (khóa VIII) là văn kiện chuyên đề văn hóa 
“trúng ý Đảng, hợp lòng dân”, đặt ra chiến lược xây dựng và phát triển văn hóa 
nước ta trong thời kỳ công nghiệp hóa, hiện đại hóa và trong bối cảnh toàn cầu 
hoá hiện nay. Đảng đã thể hiện vai trò lãnh đạo của của mình ở một số hoạt 
động: Lãnh đạo, chỉ đạo kịp thời, sắc bén để các cơ quan nhà nước thể chế hóa 
các chủ trương của Đảng về văn hóa; chỉ đạo cả hệ thống chính trị thông qua 
cuộc vận động “Toàn dân đoàn kết xây dựng đời sống văn hóa”, nhờ đó mà mỗi 
người dân trở thành một chủ thể thực sự trong việc giữ gìn, phát huy những giá 
trị bản sắc văn hoá của dân tộc; tiếp tục ban hành các văn bản chỉ đạo cho từng 
lĩnh vực văn hóa cụ thể khắc phục những yếu kém và đề ra chủ trương, giải 
pháp mới; mở cuộc vận động học tập tư tưởng và đạo đức Chủ tịch Hồ Chí 



 15 

Minh góp phần làm cho tinh thần N ghị quyết Trung ương 5 (khóa VIII) về văn 
hóa thấm sâu vào cuộc sống; coi trọng tổng kết thực tiễn văn hóa, để từ đó chỉ ra 
những ưu điểm cũng như những mặt còn hạn chế trong hoạt động thực tiễn xây 
dựng nền văn hoá mới.  

Từ sự chỉ đạo của Đảng trong N ghị quyết Trung ương 5 (khóa VIII), 
chương trình hành động của Chính phủ đã bám sát phương hướng chung, 5 quan 
điểm chỉ đạo cơ bản, 10 nhiệm vụ cụ thể, 4 nhóm giải pháp lớn của công tác văn 
hóa. Về xây dựng văn bản luật pháp, Quốc hội thông qua nhiều luật có tác động 
rất quan trọng tới vấn đề giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa dân tộc. N goài ra, có 
nhiều nghị quyết, nghị định chỉ thị, quyết định của Chính phủ, của Thủ tướng về 
các vấn đề văn hóa, góp phần đưa các nội dung lãnh đạo về văn hóa của Đảng 
vào cuộc sống. Vai trò của quần chúng nhân dân trong việc giữ gìn những giá trị 
bản sắc văn hoá của dân tộc đã thực sự huy động và phát huy. Mỗi người dân 
tham gia là một chủ thể sống động vừa hưởng thụ, vừa sáng tạo trao truyền 
những giá trị văn hoá của cha ông. 

Tuy nhiên, việc tuyên truyền, định hướng cho nhân dân nhận thức đúng các 
giá trị truyền thống để từ đó chủ động, tích cực giữ gìn, phát huy, bảo vệ nó 
trước những tác động của một số giá trị ngoại lai còn nhiều hạn chế; hệ thống 
giá trị văn hoá của nước ta có những biến đổi tiêu cực, một số giá trị truyền 
thống bị xâm hại, xuất hiện thương mại hoá hoạt động văn hoá nghệ thuật... 
Thực tế cho thấy thực trạng này có trách nhiệm của công tác quản lý nhà nước 
và nguyên nhân do một số hạn chế của chủ thể này khi thực hiện nhiệm vụ của 
mình. Đó là:  

- N hà nước chưa có một chính sách về văn hoá nói chung cũng như về vấn 
đề giữ gìn bản sắc văn hoá nói riêng;   

- N hiều nghị định, pháp lệnh, chỉ thị và quy chế chưa được thể chế hoá 
thành luật. N ội dung của các văn bản dưới luật được ban hành thiếu tính cụ thể, 
khó thực hiện triệt để trong cuộc sống.  

- Quy trình quản lý văn hoá của nước ta mang tính một chiều - quản lý từ 
trên xuống, mang tính chỉ tiêu và áp đặt, nhiều chương trình mang nặng bản chất 
phong trào (có tính thi đua, có động cơ phấn đấu vì danh hiệu). 

2.3.2. Một số giải pháp nâng cao vai trò của nhân tố chủ quan trong việc 
giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá dân tộc ở nước ta hiện nay 

a. Hoàn thiện hệ thống thể chế, chính sách văn hoá 

- N âng cao chất lượng hiệu quả hoạt động của hệ thống thiết chế văn hoá 
truyền thống (Đình, Chùa, N hà Rông ...) và các hoạt động văn hoá cổ truyền (Lễ 
hội, các phong tục tập quán). N ếu không coi trọng các thiết chế này thì những 
giá trị truyền thống có thể bị thất truyền, đứt đoạn.  



 16 

- Xây dựng và hoàn thiện các thiết chế văn hoá mới ở cơ sở như: nhà văn 
hoá; thư viện; trạm phát thanh, truyền hình; trạm bưu điện văn hoá; sân chơi, 
sân thể thao; trung tâm văn hoá thanh thiếu nhi ... Thiết chế này vừa là nơi thu 
hút nhân dân tham gia văn hoá cộng đồng vừa làm công tác tuyên truyền chủ 
trương, đường lối, chính sách, pháp luật nói chung và tuyên truyền cho nhân 
nhân, đặc biệt là thế hệ trẻ từ biết đến tự hào rồi tiếp tục sáng tạo những giá trị 
văn hoá truyền thống. 

- Đối với các chính sách văn hóa phải đảm bảo các yêu cầu: Đúng định 
hướng của Đảng, tránh sự vận dụng linh hoạt, “sáng tạo” dẫn tới thậm trí gây 
tổn hại cho những giá trị truyền thống; sự thống nhất trong tất cả các khâu từ 
xây dựng kế hoạch, tổ chức thực hiện, kiểm tra giám sát đến đầu tư nguồn lực. 
Xây dựng chiến lược phát triển công nghiệp văn hóa trên nền tảng tư tưởng chủ 
đạo là giữ gìn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc vì sự phát triển bền vững của 
dân tộc; cần theo tinh thần xã hội hóa; phải có phương pháp, cách thức phù hợp, 
đi vào thực chất, chống căn bệnh hình thức, chạy theo phong trào. 

b. -âng cao vai trò quản lý văn hoá của chính quyền các cấp 

- Các cấp chính quyền cần thực hiện nghiêm túc những văn bản pháp luật 
về văn hoá mà N hà nước đã ban hành. Kiểm duyệt chặt chẽ trước xuất bản, kiên 
quyết loại bỏ các ấn phNm, tác phNm đi ngược lại với thuần phong mỹ tục của 
dân tộc. Các quy định về biểu diễn nghệ thuật cần được quản lý nghiêm túc và 
xử lý kiên quyết những hành hành vi vi phạm. 

- Có kế hoạch bồi dưỡng, nâng cao nhận thức cho cán bộ, đảng viên, cá 
nhân được phân công theo dõi, phụ trách lĩnh vực văn hóa phải là người có tâm 
huyết, có kiến thức, có sự am hiểu nhất định. 

- Giải quyết tốt các chế độ, chính sách đối với đội ngũ cán bộ làm công tác 
văn hoá, có kế hoạch khen thưởng và tổng kết đúc rút kinh nghiệm kịp thời sau 
mỗi đợt hoạt động. 

c. Chủ động mở rộng không gian giao lưu văn hoá 

Bản sắc văn hoá dân tộc được lan toả ra khỏi biên giới lãnh thổ quốc gia 
bằng nhiều con đường khác nhau, song việc chủ động quảng bá những giá trị, 
những sản phNm văn hoá đặc sắc của dân tộc ra nước ngoài thuộc về trước hết là 
nhà nước. Để thực hiện nhiệm vụ đó nhà nước cần phải: 

- Sử dụng các công cụ quản lý, từ giáo dục đến hệ thống truyền thông đại 
chúng vào việc tuyên truyền, quảng bá thường xuyên cho mọi người dân nhận 
thức được tầm quan trọng của giao lưu văn hóa và đa dạng văn hóa trong sự 
phát triển chung của xã hội.  

- Kiên trì thực hiện nguyên tắc bảo hộ đối với các sản phNm của nền công 
nghiệp văn hóa của Việt N am 



 17 

- N hà nước cần đóng vai trò xác lập và định hướng phát triển cho các giá trị 
văn hóa truyền thống của dân tộc trong giao lưu hội nhập.  

d. -âng cao chất lượng công tác tuyên truyền, giáo dục ý thức cho nhân 
dân về giữ gìn, phát huy bản sắc văn hoá dân tộc 

- Tiếp tục mở rộng và phát triển phong trào “Toàn dân đoàn kết xây dựng 
đời sống văn hóa” ở các khu vực địa bàn trong cả nước. Gắn việc thực hiện 
phong trào này với thực hiện cuộc vận động xây dựng nông thôn mới, xây dựng 
văn minh đô thị, giải quyết những bức xúc trong đời sống văn hóa – xã hội.  

- Khơi dậy tính chủ động, sáng tạo của các tầng lớp nhân dân trong việc giữ 
gìn, phát huy truyền thống văn hóa của dân tộc đòi hỏi phải có sự phối kết hợp 
của các tổ chức, ban ngành đoàn thể để phát huy sức mạnh tổng hợp. 

- Kịp thời khai thác, khơi dậy lòng nhiệt tình của nguồn “tư liệu sống” văn 
hoá dân gian là những người cao tuổi, những nghệ nhân dân gian có tâm huyết 
và hiểu biết về vốn cổ văn hóa dân tộc 

- Tạo điều kiện để nhân dân tiếp cận và hiểu được các chủ trương, đường 
lối của Đảng, chính sách, pháp luật của N hà nước trong phát triển văn hóa. 
Tuyên truyền, khuyến khích sự chủ động loại trừ hủ tục trong các hoạt động văn 
hóa tín ngưỡng ở gia đình và địa phương, đồng thời nâng cao ý thức giữ gìn và 
bảo tồn tại chỗ các di sản văn hóa và vốn cổ văn hóa truyền thống. 

- Tăng cường các hoạt động như: Viết bài dự thi tìm hiểu vốn văn hóa truyền 
thống; tổ chức giao lưu văn hóa các dân tộc; Chương trình “Tiếp lửa truyền thống, mãi 
mãi tuổi 20” v.v…  

 



 18 

KẾT LUẬ� 

 

Mỗi nền văn hóa đều là sản phNm của quá trình lao động sáng tạo của một 
cộng đồng dân tộc trong lịch sử, thể hiện mối quan hệ giữa con người với thế 
giới tự nhiên và xã hội xung quanh. Chính trong các quan hệ đó con người đã 
sáng tạo ra các giá trị văn hóa, các tiêu chí chân, thiện, mỹ và các chuNn mực 
nhân văn. Với những điều kiện khách quan đặc thù đã tạo nên những nét riêng, 
độc đáo, đặc sắc của mỗi nền văn hoá. N hững giá trị văn hoá được thế hệ sau 
tiếp tục duy trì, tái tạo cùng với sự cải biến trong một giới hạn để vừa lưu giữ 
quá khứ vừa phù hợp với hiện tại đã tạo nên sức sống lan toả kết nối của mỗi 
nền văn hoá. Có được điều đó là nhờ vai trò chủ động của nhân tố chủ quan – 
vai trò bảo vệ nét đặc sắc để dòng chảy truyền thống nền văn hoá được tiếp tục 
lan toả. Trong sự nghiệp đổi mới đất nước, trong quá trình hội nhập quốc tế để 
phát triển hiện nay, việc khẳng định hệ giá trị văn hóa của dân tộc sẽ góp phần 
phát huy nội lực, thúc đNy nhanh tiến trình phát triển kinh tế - xã hội, hoàn thành 
sự nghiệp công nghiệp hóa, hiện đại hóa. 

Thực hiện quá trình đổi mới, mở cửa hội nhập quốc tế, toàn Đảng, toàn dân 
ta đã không ngừng nỗ lực phấn đấu vươn lên; đổi mới để vừa nâng cao đời sống 
vật chất, vừa phát triển nhu cầu hưởng thụ văn hóa tinh thần. Toàn cầu hoá vừa 
tạo ra xu thế xích lại gần nhau của cộng đồng các dân tộc trên thế giới, vừa tạo 
ra nguy cơ đồng hoá văn hoá, làm mất nét đặc trưng riêng của mỗi dân tộc, làm 
mất đi sự đa dạng văn hoá của nhân loại. Việc tập trung nghiên cứu, tìm hiểu 
tính đặc thù và biện pháp giữ gìn, phát huy bản sắc văn hóa độc đáo của mỗi dân 
tộc không có nghĩa là để tô đậm, nhấn mạnh tính biệt lập, coi nhẹ tính thống 
nhất và đa dạng của quy luật hòa hợp; càng không phải là khuynh hướng ly tâm, 
tự ty dân tộc. Trong rất nhiều nguyên nhân dẫn tới sự mai một, biến thái và đồng 
hóa văn hóa có nguyên nhân ở sự tác động khách quan từ bên ngoài còn có 
nguyên nhân nằm trong sự nhận thức hạn chế, sự thờ ơ, coi thường của một bộ 
phận thế hệ hậu sinh đối với những di sản văn hóa mà các thế hệ cha ông họ đã 
dày công tạo nên. 

Việc khôi phục, giữ gìn, phát huy những di sản văn hóa độc đáo của dân tộc 
trong bối cảnh chịu tác động tiêu cực từ quá trình toàn cầu hoá hiện nay, đòi hỏi 
trước hết ở ý thức tự giác, chủ động của các chủ thể của nền văn hoá, những 
nhân tố chủ quan. Ý thức đó phải tiến hành hành động cụ thể với nhiều biện 
pháp tích cực. Trong đó nhấn mạnh yếu tố tác động bằng thể chế, chính sách của 
các chủ thể chính trị, các cơ quan chức năng liên quan đến đời sống văn hóa của 
nhân dân và của dân tộc, nhấn mạnh vai trò chủ động sáng tạo của các tầng lớp 



 19 

quần chúng nhân dân, các thế hệ đã và đang tiếp nối sự nghiệp sáng tạo, giữ gìn, 
phát huy những giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc. 

N hững kiến nghị, giải pháp nêu ra trong luận văn về vấn đề hoàn thiện hệ 
thống thể chế, chính sách; nâng cao vai trò quản lý của chính quyền các cấp; mở 
rộng không gian giao lưu văn hoá và nâng cao chất lượng của công tác vận động 
tuyên truyền các tầng lớp nhân dân như đã nêu là những giải pháp có ý nghĩa 
phương pháp luận, nhằm mục đích đNy nhanh tốc độ, nâng cao chất lượng trong 
việc giữ gìn và phát huy những giá trị văn hóa độc đáo của dân tộc trong điều 
kiện hiện nay. Sự thành công trong hiện thực nằm ở sự đồng bộ và linh động của 
chủ thể tác động và các giải pháp, nhưng nó luôn chỉ đạt được hiệu quả trong 
điều kiện đời sống kinh tế phải không ngừng được cải thiện từng bước nâng lên. 
Sự ổn định và phát triển về kinh tế, về thể chế chính trị sẽ là một trong những 
tiêu chuNn quan trọng tạo ra sự ổn định tư tưởng, nâng cao hiểu biết, góp phần 
giải quyết hiệu quả những vấn đề lý luận và thực tiễn sôi động trong việc giữ gìn 
và phát huy tốt nhất những giá trị độc đáo của văn hóa truyền thống. 


